<u>№</u> # ИРКУТСК

Совместный проект Синодального информационного отдела

Московского Патриархата, Иркутской епархии и общественно-

политической газеты «Областная»

# православный ВЕСТНИК

2014 год



Митрополит Сурожский Антоний:

# «Я дал себе год, чтобы найти смысл жизни»

К 100-летию со дня рождения владыки

«С каждым человеком он разговаривал так, как будто в этот момент больше никого на свете для него не существовало».

«Главное ощущение от владыки — горение. Его невозможно было не заметить в толпе, несмотря на небольшой рост и вне зависимости от того, как он был одет, стоял ли он лицом или спиной».

«...Он обыкновенно тихо входил из боковой двери в алтарь, кланялся престолу, облачался и, стоя перед престолом, упираясь в свой посох обеими руками, углублялся в молитву. Вокруг него было полное молчание». «В присутствии владыки Антония не хотелось говорить. Просто можно было находиться рядом и в тот момент понимать все».

Так вспоминают о митрополите Сурожском Антонии те, кто его знал. Этот удивительный человек прошел путь от юношеского ожесточения и неверия до пламенной, апостольской веры, которая продолжает обращать к Богу сердца тысяч людей и после смерти владыки. К памятной дате мы сделали подборку из фрагментов автобиографических записок митрополита Антония и его высказываний о жизни, вере, человеке.

#### Принять свою жизнь целиком

Первое, чему мы должны научиться, это принимать всю нашу жизнь: все ее обстоятельства, всех людей, которые в нее вошли, — иногда так мучительно — принять, а не отвергнуть. Пока мы не примем нашу жизнь, все без остатка ее содержание, как от руки Божией, мы не сможем освободиться от внутренней тревоги, от внутреннего плена и от внутреннего протеста. Как оы мы ни говорили Господу: Боже, я хочу творить Твою волю! — из глубин наших будет подниматься крик: Но не в этом! Не в том!.. Да, я готов принять ближнего моего, — но не этого ближнего! Я готов принять все, что Ты мне пошлешь, — но не то, что Ты на самом деле мне посылаешь...

Отец мне несколько вещей привил. Он человек был очень мужественный, твердый, бесстрашный перед жизнью; помню, както я вернулся с летнего отдыха, и он меня

встретил и сказал: «Я о тебе беспокоился этим летом». Я полушутливо ему ответил: «Ты что, боялся, как бы я не сломал ногу или не разбился?» Он ответил: «Нет. Это было бы все равно. Я боялся, как бы ты не потерял честь». И потом прибавил: «Ты запомни: жив ты или мертв — это должно быть совершенно безразлично тебе, как это должно быть безразлично и другим; единственное, что имеет значение, это ради чего ты живешь и для чего ты готов умереть».

#### Мы для Бога — святыня

Мы не всегда доверяем тому, что Бог в нас верит; и поэтому мы не всегда способны верить в себя. Опять-таки, не той поверхностной самоуверенностью, которая нам присуща, а глубинной уверенностью, что мы для Бога — святыня и что мы для Бога — предмет любви. Но мы можем тогда обратиться мыслью к тем, кто нас любит, и к тем,

кто в нас верит. Неужели мы им способны сказать: вы все, включая и Бога, во мне ошибаетесь, вы все безумны. Я один, я одна знаю себе цену, и эта цена — ничтожество... Мы поступаем, будто мы так думаем, мы смотрим на себя, будто это так и есть; а на самом деле это неправда.

Когда мне было лет четырнадцать, у нас впервые оказалось помещение, где мы могли жить все втроем: бабушка, мама и я. И в первый раз в жизни, с тех пор как кончилось раннее детство, я вдруг пережил какую-то возможность счастья. В течение двух-трех месяцев это было просто безоблачное блаженство. И вдруг случилась совершенно для меня неожиданная вещь: я испугался счастья. Вдруг мне представилось, что счастье страшнее того очень тяжелого, что было раньше, потому что когда жизнь была сплошной борьбой, самозащитой или попыткой уцелеть, в жизни была цель. А когда вдруг оказалось, что всей этой ежеминутной борьбы нет, получилось, что жизнь совершен-

но опустела. Что нет никакой глубины в этом, что нет никакой вечности, никакого будущего. И представилось, что если жизнь так бессмысленна, то я не согласен жить. И я себе дал зарок, что, если в течение года не найду смысла жизни, я покончу жизнь самоубийством, потому что я не согласен жить для бессмысленного, бесцельного счастья.

#### «Колючая» жизнь

Я помню, как-то шел с пожилой, горькой русской женщиной, и она все говорила, говорила, говорила только о том, как жизнь ее обошла, как люди ее обидели, как все бессмысленно, как все зло... Остановилась перед кустом колючек и говорит: «Вот вся жизнь!» — а за этим кустом весь простор южного берега Франции: горы, а за горами широкое море, все облитое солнцем, все сияющее летним светом.

#### C. 3»

# Богословие — для всех

Студенты факультета религиоведения и теологии ИГУ успешно сдали госэкзамены



У жителей Прибайкалья растет интерес к получению религиоведческого и теологического образования. Как признаются преподаватели профильного факультета ИГУ — одного из немногих в стране, — ранее они полагали видеть среди студентов в основном священников и школьных учителей. Однако знания по истории мировых религий, философии, культуре разных народов оказываются востребованными среди представителей широкого спектра профессий — от журналистов до сотрудников администраций муниципальных образований. 6 и 7 мая на факультете проходили выпускные государственные экзамены. Одним из экзаменаторов был митрополит Иркутский и Ангарский Вадим.

Выпускные экзамены проводятся в одном из помещений Михаило-Архангельского (Харлампиевского) храма Иркутска, где находится Восточно-Сибирский православный Научно-образовательный центр ИГУ. Атмосфера здесь особенная, по-домашнему теплая, всем предлагают чашку чая. Но вытягивание билетов, подготовка ответов, волнение в голосе экзаменуемых — все атрибуты итоговых вузовских испытаний - также налицо. В течение нескольких лет нынешние выпускники госуниверситета осваивали много разных наук — от истории мировой культуры и социальной психологии до информатики и высшей математики. Но основной упор, конечно, делался на изучение различных религий, теологию и философию.

 Я журналист — музыкальный редактор Иркутского городского радиоканала. Но так получилось, что учась в разных учреждениях, не окончила их и профессию свою получила путем поддержки наставников, опыта и большой практики. Но гуманитарное образование мне было необходимо, и из всех вариантов я выбрала религиоведческое. Оно светское и дает хорошие знания. У нас были разные преподаватели — верующие богословы и философы-атеисты, и каждая лекция могла превратиться в дискуссию, с сокурсниками мы могли поговорить о вечных ценностях. Даже жаль, что это закончилось, - говорит о своих впечатлениях выпускница факультета Жанна Богданова

На выпускном экзамене ей достались задания на тему трактатов Канта и религиозных верований народов Байкальского региона. Следующий экзаменуемый — православный священник — отвечал на вопросы о методах религиоведения и истории РПЦ. В числе профессоров был и руководитель кафедры религиоведения и теологии митрополит Иркутский и Ангарский

Вадим.

c. 4»

#### СЛОВО ПАСТЫРЯ



Святейший Патриарх Московский и Всея Руси Кирилл:

# «На Украине вновь льется кровь...»

Заявление Патриарха Московского и Всея Руси Кирилла в связи с обострением гражданского противостояния на Украине

На Украине вновь льется кровь. Столкновения в Донецкой области и трагические события в Одессе привели к гибели десятков людей, к дальнейшей дестабилизации ситуации в стране. Многие переживают отчаяние, опасаются за свою жизнь и жизнь близких.

В это тяжелейшее время мое сердце с Украиной, с каждым ее сыном и дочерью, переживающими боль, скорбь, недоумение, негодование, отчаяние. Молюсь об упокоении всех жертв кровопролития, о спасении жизней пострадавших, о скорейшем выздоровлении раненых. Горячая моя молитва — и об исцелении страны, об умирении вражды, о том, чтобы более не проливалась кровь и чтобы насилие навсегда прекратилось.

Ответственность за происходящее ныне ложится в первую очередь на тех, кто вместо диалога прибегает к насилию. Особую обеспокоенность вызывает применение в гражданском противостоянии тяжелой военной техники. Причиной применения силы нередко становится приверженность политическому радикализму, отрицание за гражданами права выражать свои убеждения.

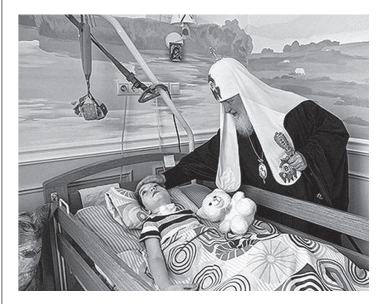
В условиях современной Украины не может объявляться единственно возможной и общеобязательной лишь одна из политических позиций. Это гибельно для страны. Убежден, что от попыток утвердить свою точку зрения силой следует отказаться раз и навсегда. Призываю все стороны воздерживаться от применения оружия, решать все вопросы путем переговоров. В краткосрочной перспективе Украине нужно по крайней мере перемирие, в долгосрочной — прочный и неотъемлемый мир.

Украина может исцелиться и идти по пути созидания достойной жизни своих граждан лишь будучи общим домом для людей разных политических убеждений, во многом отличающихся друг от друга. Альтернативы диалогу нет. Необходимо, пока еще есть такая возможность, услышать друг друга и постараться не только разрешить нынешние противоречия, но и обновить верность христианским духовным и нравственным ценностям, которые сформировали народ Украины, обогатили его мудростью и правдолюбием. Верю: именно эти ценности помогут сегодня найти путь к миру и справедливости, без которых немыслимо достойное будущее страны.

емыслимо достоиное оудущее страны. Боже великий, единый! Русь-Украину храни! ■

#### «Белый цветок»

18 мая в Марфо-Мариинской обители милосердия в Москве прошел праздник «Белый цветок», организованный службой помощи «Милосердие». За один день гости праздника пожертвовали более трех миллионов рублей. Это самая большая сумма, которую удалось собрать, с тех пор как благотворительный праздник, установленный при участии царской семьи еще в начале XX века, был возрожден в России. Все собранные средства будут направлены на помощь уникальному детскому саду для детей-инвалидов.



Праздничную Литургию в обители совершил Святейший Патриарх Московский и Всея Руси Кирилл. После Литургии Святейший Патриарх посетил расположенный в стенах обители Елизаветинский детский дом, в котором проживают и воспитываются девочки, лишенные возможности жить в семье, а также навестил тяжелобольных детей в группе круглосуточного пребывания детского паллиативного отделения при Марфо-Мариинской обители, где вручил маленьким пациентам подарки. ■

#### новости

#### В САЯНСКОЙ ЕПАРХИИ СОЗДАН ПРАВОСЛАВНЫЙ СЕМЕЙНЫЙ КЛУБ



4 мая, в неделю жен-мироносиц, при Благовещенском кафедральном храме состоялось первое собрание православного семейного клуба «Благо». Создание клуба инициировано епархиальным отделом по делам благотворительности и социальному служению с благословения епископа Саянского и Нижнеудинского Алексия.

Первое заседание клуба открыл руководитель епархиального отдела по социальному служению иерей Владимир Данилко:

— Наша главная цель — помочь друг другу идти путем спасения. Создать условия для духовно-нравственного развития семьи на основе христианских ценностей. У каждой семьи есть свой опыт преодоления жизненных трудностей, которым можно поделиться. У нас есть желание создать полезную для всех членов клуба атмосферу общения.

Обмен задумками и подготовка совместных мероприятий, проведение праздников и занятий для детей, организация паломнических поездок и реализация многих других инициатив, исходящих от участников, - такими видятся основные задачи православного семейного клуба. Собрания клуба планируется проводить еженедельно, принять участие в них могут все желающие.

#### В ВИХОРЕВКЕ БУДЕТ ПОСТРОЕН ВТОРОЙ ХРАМ

Православную церковь в Вихоревке планируют строить на улице Ленина, рядом со спорткомплексом «Таежный». Сейчас идут работы над проектом сооружения. Уже известно, что храм будет освящен в честь Тихвинской иконы Божией Матери. Примечательно, что и с инициативой строительства выступила группа местных жителей и братских предпринимателей, которые понесут основные финансовые и организационные тяготы.

А община будущего храма между тем обрела временное пристанище — местная администрация передала в пользование часть здания по ул. Советской, в котором ранее базировалось одно из подразделений ОАО РЖД. 11 мая настоятель прихода, иерей Алексий Серебряков впервые отслужил здесь молебен «перед началом всякого дела».

Сеичас предстоят работы по расчистке помещения и прилегающей территории, замене сантехники. По словам настоятеля, уже в ближайшее время здесь начнут проводить занятия воскресных школ для взрослых и регулярно служить молебны. Узнать дату ближайшего богослужения и предложить свою помощь в созидании прихода жители Вихоревки могут по тел. 27-33-94 (отец Алексий). ■

#### РУКОВОДИТЕЛЬ СОЦОТДЕЛА ИРКУТСКОЙ ЕПАРХИИ ПРИНЯЛ УЧАСТИЕ ВО ВСТРЕЧЕ С ГУБЕРНАТОРОМ



В беседе с главой Приангарья Сергеем Ерощенко приняли участие священник Русской православной церкви, викарий Католической церкви, муфтий и лама.

Протоиерей Александр Василенко, руководитель отдела социального служения Иркутской епархии, рассказал о том, что церковь тесно сотрудничает с детскими домами, больницами, хосписами. Трудами православных в городе действуют две столовых для бездомных, но этого недостаточно, и отец Александр говорил о необходимости увеличения их числа. Кроме того, постоянно встает вопрос об организации ночлежки для бездомных — для этого необходимо выделить помещение. Все острее в последние годы становится проблема брошенных детей. В поселке Пивовариха Иркутского района завершается строительство приюта для отказников. Важно его социально адаптировать, встроить в систему.

Отец Александр также обозначил проблему, связанную с оказанием помощи инвалидам, — Центр Дикуля, где инвалиды проходили реабилитацию, прекратил свою деятельность. Люди с ограниченными возможностями, которые во время лечения в центре получали духовную поддержку православной церкви и объединялись в борьбе с недугом, совместно выезжали в паломничества и на отдых, сегодня остались один на один со своим горем.

Губернатор Иркутской области Сергей Ерощенко подчеркнул, что проблемами инвалидов правительство занимается постоянно, необходимая помощь оказывается всем, кто за ней обращается.

— Практически каждый день мы что-то делаем в данном направлении. Существуют и общественные организации, которые поддерживают людей с ограниченными возможностями, реализуют различные социальные проекты, отметил глава региона. — Что касается ночлежек для лиц без определенного места жительства, то этот вопрос уже обсуждался с владыкой Иркутским и Ангарским Вадимом необходимые помещения есть при храмах. ■

# Богословие — для всех

Студенты факультета религиоведения и теологии ИГУ успешно сдали госэкзамены

У жителей Прибайкалья растет интерес к получению религиоведческого и теологического образования. Как признаются преподаватели профильного факультета ИГУ — одного из немногих в стране, — ранее они полагали видеть среди студентов в основном священников и школьных учителей. Однако знания по истории мировых религий, философии, культуре разных народов оказываются востребованными среди представителей широкого спектра профессий — от журналистов до сотрудников администраций муниципальных образований. 6 и 7 мая на факультете проходили выпускные государственные экзамены. Одним из экзаменаторов был митрополит Иркутский и Ангарский Вадим.

задавая им те или иные, порой неоднозначно решаемые вопро-

- Чувствуется, что вырос уро- подходят к предмету осмыслен- соответствии с государственнывень знаний студентов, возросли но. В то же время, сомнения — это требования, и в то же время, мне непременный спутник познания. думается, возрос интерес у людей И если человек хочет что-то дейк теме. Во всяком случае, когда ствительно понять, осознать и сопряжен с сомнением, с преодолением, — уверен глава Иркутской сы, то получаешь осмысленные митрополии.



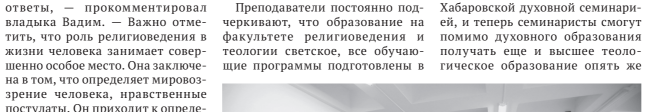
ответы, — прокомментировал владыка Вадим. — Важно отмена в том, что определяет мировоззрение человека, нравственные постулаты. Он приходит к определенным убеждениям и знаниям, которые являются разрешением очень многих проблем, включая вопросы государственного устройства, и в то же время национального и религиозного порядка.

— Владыка, среди обучающихся на факультете немало православных священников. А в вузе они получают глубокие знания о разных религиях и атеизме. Не было ли опасений, что они начнут сомневаться в вере? - поинтере-

совались мы у митрополита. — Никакой боязни нет. Здесь ведь учатся зрелые люди с устоявшимся мировоззрением. Они

Преподаватели постоянно под-

черкивают, что образование на





Окончание. Начало на стр. 3

ми образовательными стандартами. Помимо непосредственно занятий в стенах вуза, студенты часто бывали на конференциях и общаешься с экзаменуемыми, убедиться, этот путь должен быть выставках в учреждениях культуры. Так, женские образы Гэсэриады они изучали в Центре коренных народов Прибайкалья, а о правилах празднования Нового года по лунному календарю узнавали на семинаре в областной библиотеке имени И.И.Молчанова-Сибирского. Беседовали будущие выпускники с последователями разных конфессий. Не обошлось и стандартами, в стране очень мало. без веяний нашего информационного века — вебинаров с участием столичных спикеров.

 В рамках нового закона об образовательная форма с применением дистанционных технологий. Это очень важно. Священники не могут оставлять свои приходы, и часть направлений по теологии они изучают дистанционно. У нас есть информационный портал. А весь комплекс в Михаило-Архангельском храме Иркутска будет оборудован для онлайн трансляций, так что любой студент сможет зарегистрироваться на нашем сайте и получать всю необходимую учебную и методическую документацию и консультации. Мы начали сотрудничать с Хабаровской духовной семинарией, и теперь семинаристы смогут



с применением дистанционных технологий, — рассказывает декан факультета религиоведения и теологии ИГУ Владимир Куйбарь.

Сотрудничество у вуза нала-

в том, что профильных факультетов, где можно получить светское теологическое образование в соответствии с федеральными И как первоначальное направление работы факультета — религиоведческое, так и внедренное впоследствии теологическое образовании у нас введена новая пользуются спросом не только у более чем успешно. Практически священнослужителей и препода-

магистратуру по религиоведению. Мало того, изучив спрос, мы поняли, что в вузе пора открыть еще одно новое направление — философию. Однако выпускники этого жено с разными епархиями. Дело профиля не обязательно должны стать профессиональными философами. Ведь философия дает человеку широкий взгляд на мир, у него развивается аналитическое мышление, необходимое в разных сферах — от политики до бизнеса, — считает Владимир Куйбарь.

Экзамены на факультете религиоведения и теологии прошли все выпускники получили пятер-



вателей школьной дисциплины ки. Но впереди у них еще защита «Основы религиозных культур и дипломных работ. Она состоится в светской этики».

— Напомню, религиоведение — это раздел социальной философии, который изучает религию извне, как некий социальный феномен. А теология это изучение религии изнутри с помощью священных текстов, Писания, преданий и т. д. Это то, что у священнослужителей назыочень разные люди интересуются данными науками. Поэтому с нынешнего года мы начинаем набор очной формы обучения, раньше у нас занимались только заочники, год назад мы открыли

середине июня.

— Я не планирую менять свою профессию, — делится планами редактор радио Жанна Богданова. — У нас с самого начала работы радиоканала выходят в эфир передачи на духовные темы, идут и православные беседы. Общаясь с людьми из разных сфер, мы говорим о культуре и духовновается богословием. Но при этом сти, и, естественно, знания, приобретенные здесь, мне помогут и в работе, и в целом будут необходимы для развития личности. ■

> Юлия МАМОНТОВА Фото Ларисы ФЕДОРОВОЙ

#### ЧИТАЕМ ПИСАНИЕ

# Раскрыть свою уникальность





протоиерей Павел Великанов, главный редактор научного богословского портала

«Богослов.Ru». Кандидат богословия, отец четверых детей. В 2010-2013 годы проректор по научно-богословской работе Московской Духовной Академии

#### Евангелие от Матфея 17:24-27, 18:1-4

Когда же пришли они в Капернаум, то подошли к Петру собиратели дидрахм и сказали: Учитель ваш не даст ли дидрахмы? Он говорит: да. И когда вошел он в дом, то Иисус, предупредив его, сказал: как тебе кажется, Симон? цари земные с кого берут пошлины или подати? с сынов ли своих, или с посторонних? Петр говорит Ему: с посторонних. Иисус сказал ему: итак сыны свободны; но, чтобы нам не соблазнить их, пойди на море, брось уду, и первую рыбу, которая попадется, возьми, и, открыв у ней рот, найдешь статир; возьми его и отдай им за Меня и за себя.

В то время ученики приступили к Иисусу и сказали: кто больше в Царстве Небесном? Иисус, призвав дитя, поставил его посреди них и сказал: истинно говорю вам, если не обратитесь и не будете как дети, не войдете в Царство Небесное; итак, кто умалится, как это дитя, тот и больше в Царстве Небесном.

В ситуации, о которой повествует евангелист, казалось бы, нет ничего необычного: к ученику Христа подходят сборшики подати на храм и просят уплатить налог. Петр идет ко Христу, но не успев и слова сказать. слышит из его уст вопрос: разве берут цари подать со своих сынов? Конечно же, нет! Но чтобы никого не соблазнять — иди к морю, поймай рыбу — и у нее найдешь монету, чтобы заплатить этот налог.

Какая связь между словами Христа о земных царях и налогах - и храмовой пошлиной? Дело в том, что Иерусалимский

храм был местом постоянного пребывания Божественной славы, и для Христа он действительно был родным домом Его Небесного Отца. Конечно, было более чем странно платить Христу налог — практически Самому же Себе. И здесь мы подходим к очень важному моменту. В ситуации, когда, казалось бы, ничто не мешает Христу искренне возмутиться требованием уплатить взнос — Он проявляет смирение и находит способ удовлетворить требование пришедших.

Другой эпизод: ученики Христа выясняют, кто же из них будет выше по чину в Царстве Небесном, когда Христос станет Царем Израиля? В ответ Спаситель приводит дитя: тот, кто умалит себя, словно ребенок, ни на что не претендующий, тот и будет великим в Царстве Христовом.

Оба эпизода имеют глубинную смысловую связь. Речь идет о столь характерной каждому из нас жажде исключительности, которой Христос противопоставляет кротость и

То, что в глубине человеческой души имеется искренняя уверенность в своей исключительности - очевидная истина. И это действительно так: Бог не создает клонов, и каждая человеческая личность исключительна во всей вселенной и на протяжении всей истории человечества. И в то же самое время, как только человек зацикливается на этой самой исключительности, он становится просто невыносимым, эгоцентричным, надменным и по сути - пустым.

Мы призваны раскрывать свою уникальность не путем самодурства и вседозволенности, а путем исполнения Божественных заповедей в простоте сердца и искренности намерений – как у малых детей. И даже там, где у нас есть полное право показать перед всеми остальными, что мы — не они, лучше последовать примеру Христа и выполнить те формальные требования, которые предъявляются всякому чело-

Почему? Ответ прост: чем меньше мы заполняем своим величием собственное сердце, тем больше места в нем останется для Бога. Научи же нас, Господи, Твоей неизреченной кротости! ■

Читайте и слушайте: http://radiovera.ru

#### Митрополит Сурожский Антоний:

### «Я дал себе год, чтобы найти смысл жизни»

К 100-летию со дня рождения владыки

«С каждым человеком он разговаривал так, как будто в этот момент больше никого на свете для него не существовало». Так вспоминают о митрополите Сурожском Антонии те, кто его знал. Этот удивительный человек прошел путь от юношеского ожесточения и неверия до пламенной, апостольской веры, которая продолжает обращать к Богу сердца тысяч людей и после смерти владыки.

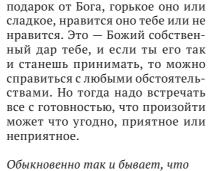
К памятной дате мы сделали подборку из фрагментов автобиографических записок митрополита Антония и его высказываний о жизни, вере, человеке.

Окончание. Начало на стр. 3

которое представится, — тебе

И я помню, как я ей сказал: вот так вы на жизнь и смотрите — только на этот колючий куст, и никогда вам не пришло в голову посмотреть через этот куст или мимо него на всю даль, в которой вы живете, на всю эту необозримую красоту.

ощущал. Но даже когда я смотрел прямо перед собой на то место, где никого не было, у меня было то же самое яркое сознание, что тут стоит Христос, несомненно. Помню, что я тогда откинулся и подумал: если Христос живой стоит тут — значит, это вос-



все в доме делаются святыми, как только кто-нибудь захочет карабкаться на небо, потому что все должны терпеть, смиряться, все выносить от «подвижника». Помню, как-то я молился у себя в комнате в самом возвышенном духовном настроении, и бабушка отворила дверь и сказала: «Морковку чистить!» Я вскочил на ноги, сказал: «Бабушка, ты разве не видишь, что я молился?» Она ответила: «Я думала, что молиться — это значит быть в общении с Богом и учиться любить. Вот морковка и нож».



С жизнью ее так и было: она видела только колючий куст. Но кто из нас этого не делает в той или иной мере?

Раз мы (мальчики, дети эмигран-

тов. — Ped.) собрались, и оказалось, что пригласили священника провести духовную беседу с нами, дикарями... И то, что он говорил, привело меня в такое состояние ярости, что я уже не мог оторваться от его слов. Он (это был о. Сергий Булгаков. — Ред.) говорил, как говорят с маленькими зверятами, доводя до нашего сознания все сладкое, что можно найти в Евангелии: кротость, смирение, тихость — все рабские свойства, в которых нас упрекают, начиная с Ницше и дальше. Я решил ехать домой, попробовать обнаружить, есть ли у нас дома где-нибудь Евангелие, проверить и покончить с этим. Я у мамы попросил Евангелие, заперся в своем углу... Сидел, читал и между началом первой и началом третьей глав Евангелия от Марка, которое я читал медленно, потому что язык был непривычный, вдруг почувствовал, что по ту сторону стола, тут, стоит Христос. И это было настолько разительное чувство, что мне пришлось остановиться, перестать читать и посмотреть.

Я долго смотрел; я ничего не видел, не слышал, чувствами ничего не

кресший Христос. Значит, все, что о Нем говорят, — правда... Если это правда, значит, все Евангелие — правда, значит, в жизни есть смысл. значит, можно жить ни для чего иного как для того, чтобы поделиться с другими тем чудом, которое я обнаружил; что есть, наверное, тысячи людей, которые об этом не знают, и что надо им скорее

Помню, на следующее утро я вышел и шел как в преображенном мире; на всякого человека, который мне попадался, я смотрел и думал: тебя Бог создал по любви! Он тебя любит! Ты мне брат, ты мне сестра; ты меня можешь уничтожить, потому что ты этого не понимаешь, но я это знаю, и этого довольно... Это было самое разительное открытие.

#### День как подарок

сказать...

Ты просишь Бога благословить этот день, чтобы все в этом дне Он Сам благословил и управил. И после отнесись к тому, что ты сказал, серьезно... Что же касается дня, если ты осознал и принял, что этот день благословил Бог, что Он осенил его Своей рукой, тогда каждый человек, которого ты встретишь, — тебе от Бога подарок, каждое обстоятельство,

#### Как победить тщеславие

Много лет назад пришла ко мне поговорить одна молодая женщина; она села в ризнице на диван, свесила голову и с горьким, кислым выражением лица сказала загробным голосом: «Я грешница». Я ей бодро ответил: «Это не новость, ясно, что вы грешница — мы все ственное, что в нем действительно грешники!» «Да, — сказала она, —



но я особенно гнусная». Я ответил: «Ну, это гордость! Но что же в вас такого особенно гнусного?» — «Когда я смотрю на себя в зеркало, я нахожу себя очень хорошенькой».

Одновременно я нашел духовника; и действительно «нашел», я его искал не больше, чем я искал Христа. Я пошел в единственную нашу на всю Европу патриаршую

Но прибавьте к этому и еще нечто: вглядитесь хорошенько в кислое

выражение вашего лица и ска-

жите: «Прости, Господи, - мой

единственный вклад в эту красоту

которую Ты создал, это против-

ное выражение лица» — это един-

церковь — тогда, в 1931 году, нас Я сказал: «Ну, это, во всяком случае, правда; и как же вы на это реабыло пятьдесят человек всего, мне встретился монах, священник, гируете?» - «Тщеславием!» Я сказал: «Если дело только в этом, то и меня поразило в нем что-то. Знаете, есть присловье на Афоне, я вас научу, как с этим справиться: станьте перед зеркалом, вглядичто нельзя бросить все на свете, тесь в каждую отдельную черту если не увидишь на лице хоть односвоего лица, и когда вы находите, го человека сияние вечной жизни... что она вам нравится, то скажи-И вот он поднимался из церкви, те: «Спасибо, Господи, что Ты сози я видел сияние вечной жизни. дал такую красоту, как мои глаза, И я к нему подошел и сказал: не как мои брови, мой лоб, мой нос, знаю, кто вы, но вы согласны быть уши» — что угодно. И каждый моим духовником?.. Я с ним свяраз, как вы найдете у себя что-то зался до самой его смерти, и он красивое, — поблагодарите Бога. действительно был очень большим И постепенно вы обнаружите, что человеком: это единственный человек, которого я встретил благодарность вытеснила тщеславие. В результате получится, что, в жизни, в ком была такая мера как только вы взглянете на себя, вы свободы — не произвола, а именно будете обращаться к Богу с ликуютой евангельской свободы. щей радостью и благодарностью.

#### митрополит сурожский (АНДРЕЙ БОРИСОВИЧ БЛУМ;

6.06.1914-4.08.2003) Родился в 1914 г. Раннее детство про-

вел в Персии, где его отец был российским консулом. После революции семья несколько лет скиталась по Европе и в 1923 году осела в Париже. Будущий митрополит окончил здесь среднюю школу, затем биологический и медицинский факультеты университета. В 1939 году, перед уходом на фронт хирургом французской армии, тайно принес монашеские обеты; в мантию с именем Антония был пострижен в 1943 г. В годы немецкой оккупации - врач в антифашистском движении Сопротивления. После войны продолжал медицинскую практику до 1948 года, когда был призван к священству, рукоположен и направлен на пастырское служение в Великобританию. Епископ (1957), митрополит и Патриарший Экзарх в Западной Европе (1966); освобожден от этой должности по собственному прошению в 1974 году; с тех пор полностью посвятил себя пастырскому окормлению все увеличивающейся паствы своей епархии и всех, кто обращался к нему за советом и помощью. Скончался 4 августа 2003 года в Лондоне.

#### новости

#### ЕПИСКОП МАКСИМИЛИАН ПОСЕ-ТИЛ ОТДАЛЕННЫЕ БЛАГОЧИНИЯ

Епископ Братский и Усть-Илимский Максимилиан посетил Казачинско-Ленское благочиние. 21 мая, в день памяти апостола и евангелиста Иоанна Богослова, Владыка совершил Божественную Литургию в храме Феофана Затворника поселка Магистральный. Он также побывал в старинном селе Казачинское. До начала вечерней службы епископ Максимилиан провел встречу с администрацией и общественностью села. Люди спрашивали о том, как будет развиваться духовная жизнь в их отдаленном районе.



22 мая Владыка служил в Свято-Никольском храме села В сослужении клириков благочиния епископ Максимилиан впервые совершил здесь Божественную Литургию архиерейским чином. Теперь этот день для храма будет двойным праздником: престольным и днем освящения. После службы духовенство и прихожане прошли крестным ходом по

Завершая поездку, Владыка посетил Усть-Кутское благочиние. 25 мая он совершил Божественную Литургию в Свято-Успенском храме города Усть-Кута. После службы Владыка встретился с прихожанами и обсудил вопрос строительства храма Спаса Нерукотворного.

#### В БРАТСК ПРИБЫЛ СПИСОК ЧУДОТВОРНОЙ ИКОНЫ «ПРИЗРИ НА СМИРЕНИЕ»

25 мая в братском храме Рождества Христова духовенство и прихожане торжественным молебном встретили список чудотворной иконы Божией Матери «Призри на смирение».

Она написана в Киеве, в том же монастыре, где хранится ее первообраз. Икона «Призри на сми-

рение» была давней мечтой Надежды Мамаевой. Неиссякаемое жизнелюбие этой женщины в инвалидной коляске, наверное, помнят все, кто видел ее в храме хоть раз. Недавно Надежды не стало. И ее супруг, алтарник одного из городских храмов Виктор Мамаев, заказал этот список.



Писался он в непростые для Украины дни. Дожидаясь доставки в Братске, икона хранилась рядом с первообразом, была освящена настоятелем монастыря и даже успела поучаствовать в крестном ходе вокруг Киево-Печерской лавры в дни незавершающейся политической и гражданской смуты.

— Смирение — как раз то, чего всем нам не хватает, — сказал протоиерей Андрей Чесноков, совершив молебен перед иконой. — Мы знаем, что и у нас в Братске неспокойно. И, может быть, не случайно прибывает святыня с таким наименованием — «Призри на смирение». Будем молиться перед этой иконой Божией Матери, чтобы Она ниспослала мир, благословение и на братскую землю.

В ближайшую неделю образ будет выставлен для поклонения в Рождественском соборе. А местом его постоянного пребывания станет село Большеокинское Братского района, где похоронена Надежда Мамаева. Волею судьбы недавно созданные там православная община и храм носят имя иконы Богоматери «Призри на смирение». Виктор надеется, что каждый приходящий за помощью, помолится перед иконой и об упокоении рабы Божией Надежды. 🗖

#### МИССИОНЕРСКАЯ КОНФЕРЕНЦИЯ СОСТОЯЛАСЬ В САЯНСКЕ

26 мая в Саянске по благословению митрополита Белгородского и Старооскольского Иоанна, председателя Синодального миссионерского отдела, состоялась конференция «Миссионерское служение в новообразованных епархиях: история и современность». Возглавил собрание епископ Саянский и Нижнеудинский Алексий.



Конференция объединила клириков Саянской епархии, сотрудников миссионерских отделов Иркутской и Братской епархий (Иркутская митрополия), Канской епархии (Красноярская митрополия), Карасукской епархии (Новосибирская митрополия), Кызыльской епархии. Участники обозначили историческое значение миссионерской деятельности Русской православной церкви, осветили миссионерские аспекты церковного служения святителя Иннокентия (Вениаминова) и святителя Тихона, Патриарха Московского, и рассказали о современной миссионерской практике. Игумен Серапион (Митько) представил рекомендации по организации миссионерской работы в новообразованных епархиях. Конференция в Саянске прошла в рамках подготовки к V Всецерковному съезду епархиальных миссионеров.

Подготовила Ольга ДОЛБНЯ

#### ВОПРОСЫ МАСТЕРАМ О ЦЕРКОВНОМ ИСКУССТВЕ

#### Что означает икона на аналое в центре храма?



Дмитрий Трофимов, мастерских «Царьград»

В канун праздников в храме на аналое кладут икону с изображением празднуемого события. Самые древние поклонные иконы имели небольшой размер. Композиции на них располагались либо по обеим сторонам, либо только на одной плоскости, но в этом случае поле



из которых помещался отдельный сюжет.

святых, память которых совершалась в течение года, возникли при епископских кафедрах. Создание календарных циклов было связано фиксировала тот или иной момент литургического года. Иногда перед Царскими вратами устанавливали два аналоя, один для образа с Великим праздником, другой — для иконы

У праздничных икон была так же и просветительская функция. Образ, лежащий на аналое перед Царскими вратами, раскрывал моля- храмов имеют щемуся смысл Праздника. Благоговейные созерцатели икон отмечали малейшие нюансы, через которые мастер выражал смысл события священной истории.

Так, на одной из псковских икон XVI века «Крещение» зритель не мог не отметить такой значимой детали, как свиток в руках Иоанна Предтечи. Это символ учительства, знак преемственности Ветхого и Нового Заветов. Последний пророк передает полноту учительства Христу, а надпись «Се Агнец Божий» соот- В византийских храмах купола были практиносится с откровением Бога-Отца, назвавшего чески плоские. По одной из версий, в России

на на главу Иисуса. Этот жест являет нам лучше сохранять тепло, потребовалось утетвердую веру Крестителя: «Ты еси Бог мой». пленное подкупольное пространство.

иконы делилось на несколько частей, в каждой Беззащитная в своей обнаженности фигура Христа, напротив, выражает высшее смире-Первые русские серии аналойных икон ние. Десница Спасителя обращена к водам с изображениями господских праздников и Иордана: Христос благословляет стихию воды, которая из стихии наказания человечества во время Потопа становится стихией чистоты и обновления. Даже снующие в воде с порядком церковных служб. Каждая икона рыбы — не просто занимательная деталь. Они воспринимались как символы человеческих душ по слову Тертуллиана: «Мы рыбки, предводимые нашим Христом».

### Почему купола форму луковок?



Андрей Анисимов, заслуженный архитектор России, действительный член (академик) Академии архитектурного наследия, главный архитектор «Товарищества реставраторов»

стали делать купола вытянутой формы, чтобы Рука Иоанна с благоговением опуще- снег скатывался с кровли. Кроме того, чтобы



Но есть масса доказательств того, что купольная форма существовала не только в России, но и в Европе, и в православной Азии задолго до того, как появилась у нас. И судя по всему, тут не обошлось без влияния мусульманского и индуистского Востока. Форма главок — та, что считается исконно русской, — встречается в Индии на каждом шагу! Она встречается и в мусульманской архитектуре. Конечно, ислам - это более поздняя религия, и она в какойто мере переняла архитектурные формы христианства, но тем не менее известная нам луковичная форма на Востоке очень распро-

Поэтому точно мы не знаем, откуда взялись луковичные купола. Общепринятой не считается ни одна из вышеперечисленных версий. Но взаимопроникновение культур здесь, видимо, сыграло не последнюю роль.

#### ГОВОРЯТ, ЧТО...

#### Говорят, что

женщина спасается чадородием, значит, бездетные женщины не спасутся.

#### На самом деле:

С точки зрения Церкви, такое мнение является глубоко ошибочным. Множество православных женшин наследовали не только спасение, но и высочайшую святость, не будучи матерями. Достаточно вспомнить хотя бы историю преподобной Марии Египетской, чтобы убедиться в полной несостоятельности такого взгляда. Известная блудница семнадцать лет предавалась разврату, потом - покаялась и сорок семь лет провела в пустыне, в полном одиночестве. Детей у нее не было, но Мария является одной из самых почитаемых в нашей Церкви святых женщин.

Мысль о спасении через чадородие предполагает, что Господь устроил некий специальный путь спасения для жен-

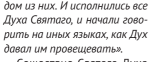


щин, принципиально отличающийся от пути спасения мужчин. Но ничего подобного в Священном Писании не сказано. И женщины, и мужчины спасаются в Церкви силою искупительного подвига Христова. А идея о спасении женщин только через рождение ими детей возникла в результате ограничительного толкования слов апостола Павла:...Ибо прежде создан Адам, а потом Ева; и не Адам прельщен; но жена, прельстившись, впала в преступление; впрочем спасется через чадородие, если пребудет в вере и любви и в святости с целомудрием (1 Тим 2:13-15). Святитель Иоанн Златоуст прямо говорит, что в этом месте Писания речь идет вовсе не о чадородии самих женщин, а о рождении Спасителя: «Адам был сотворен первым, потом — Ева. И Адам не был прельщен, но жена, прельстившись, оказалась в преступлении; спасется же она чрез чадородие. Какое чадородие, если не чрез чадородие Марии? Она родила Спасителя — Христа». Одновременно, эти слова свт. Иоанна говорят о том, что чадородие Марии, являющееся образом всякого материнства, лежит в основании нашего спасения, и это делает материнский подвиг чем-то совершенно исключительным. Открытость Богородицы воле Божией о рождении Сына лежит в основании нашего спасения, по этому образцу и открытость женщины к воле Божией о рождении детей является угодной Богу и спасительной.

#### ПРАЗДНИКИ

#### 8 ИЮНЯ: ТРОИЦА **ДЕНЬ РОЖДЕНИЯ ЦЕРКВИ**

В пятидесятый день после Воскресения Христа и на десятый после Его Вознесения апостолы находились вместе в Иерусалиме. Как пишет в книге «Деянии» евангелист Лука «...внезапно сделался шум с неба, как бы от сильного ветра, и наполнил весь дом, где они находились. И явились им разделяющиеся языки, как бы огненные, и почили по одному на каж-





Сошествие Святого Духа на апостолов положило начало истории новозаветного духовенства. Через рукоположение апостолы передали божественную благодать своим ученикам, те - своим, так возникло то, что называется «апостольским преемством». Цепь подобных рукоположений

связывает с учениками Христа всех современных священников. Поэтому оставаясь простым грешным человеком, со всеми присущими нам пороками, священник тем не менее имеет возможность совершать таинства и передавать в них прихожанам Божественную благодать.

#### 15 ИЮНЯ: ДЕНЬ ВСЕХ СВЯТЫХ ДЕНЬ АНГЕЛА КАЖДОГО

Сошествие Святого Духа на апостолов в день Пятидесятницы - это день рождения Церкви. Именно благодаря появлению на земле Церкви любой человек может стать святым, то есть изменить свое сердце. В день своего рождения Церковь состояла всего лишь из двенадцати человек, теперь христиане прославляют тысячи святых.

В наши дни среди нас тоже есть святые. Узнать их одновременно и трудно, и легко. Трудно, потому что подлин-

ная святость не кричит о себе, чем чище сердце человека, тем скромнее и незаметнее он отдает всего себя служению Богу и людям. А легко, потому что после встречи с подлинной святостью невозможно остаться прежним: она «заражает» все, к чему прикасается, она зажигает другие сердца примером своей жизни.



# православный ВЕСТНИК

Специальное приложение к общественно-политической газете «Областная» от 6.06.2014 г.

Подготовлено при участии Синодального информационного отдела Русской православной церкви, Иркутской епархии, правительства Иркутской области Шеф-редактор и координатор приложения — Арсений Русак

Верстка — Юрий Курбатов В номере использованы материалы журнала «Фома»

## Многоликая Богоматерь

Проследить историю России через образ Богородицы можно в музейной студии Иркутского областного краеведческого музея. Здесь открылась выставка икон и религиозной графики XVI-XX веков «Образ Богоматери» из собрания Государственного исторического музея (ГИМ). Выставка проходит в рамках Года культуры по соглашению о сотрудничестве между министерством культуры и архивов Иркутской области и ГИМом. Это уже четвертый совместный выставочный проект.

— История русского народа не может быть понята и осмыслена в отрыве от образа Богородицы, которая почиталась на Руси так, как ни в какой другой стране, - отметила заведующая отделом древнерусской живописи Государственного исторического музея Людмила Тарасенко. — Недаром количество образов Богоматери,

которые почитались в России,

доходит до тысячи. Почитание

Богородицы приобрело в на-

шей стране определенные на-

если в Византии Богородицу

почитали как строгую матерь

Христа, то в России ее стали

воспринимать как воплоще-

ние всепрощающей и сокруша-

ющей любви, которая помогла

ей пережить мучительную

смерть своего Ребенка. Многие

философы считают, что имен-

но это чувство делает русское

православие особым, воздей-

ствующим не на разум, а об-

ращающимся к сердцу верую-

щего. О традиции почитания

Богородицы на Руси говорит

тот факт, что первая церковь

Специалисты отмечают, что

циональные черты.

Киева — Десятинная, постро- Необходимость изготовить енная князем Владимиром — Крестителем Руси — была посвящена Богоматери.

На выставке можно увидеть редкие и наиболее почитаемые образы Богородины, выполненные в разных техниках Москве царскими мастерами, случается даже разрыв доски.

на севере европейской части

России, на территории ны-

нешней Украины, в Болгарии,

Гпении и Византии. Всего в

экспозиции представлено 70

деревянных досках, на кото-

рые сначала нанесен грунт, а

потом при помощи высоко-

качественной печати — изо-

бражения, после чего была

выполнена ручная обработ-

ка, — рассказывает Людмила

Тарасенко. — Особо хотелось

отметить раздел печатной

графики — прориси, изобра-

жения которой сканированы

и напечатаны на очень каче-

ственной бумаге. Эта часть

выставки была специально подготовлена для Иркутска.

– Иконы воссозданы на

произведений.

копии была обусловлена тем, что икона — очень хрупкий экспонат, сохранность которого сильно зависит от температурно-влажностных условий. При транспортировке режим хранения неизбежно нарушаи стилях. Среди них воспроиз- ется, а это чревато вздутием и веденные иконы, созданные в шелушением красочного слоя,



Несмотря на то, что представленные иконы — только копии, качество их воспроизведения позволяет получить полное представление об оригиналах, а также увидеть различные иконописные образы насладиться мастерством авторов. В экспозиции, например, представлены такие почитаемые образы Богородицы, как «Покрой нас кровом крилу Своима», «Августовская», «Млекопитательница», «Огневидная», «Неопалимая Купина», «Смоленская», «Владимирская», «Толгская», «Казанская», «Феодоровская», а также «Явление Богородицы преподобному Дорофею Югскому» и «Явление Богоматери преподобному Сергию». Есть

нописная коллекция ГИМа

на выставке и икона, особо по-

читаемая в Сибири — «Богома-

В настоящее время ико-

терь Абалакская».

насчитывает более 6 тыс. произведений и по-прежнему растет, - рассказала Людмила Тарасенко. — Значительный пласт этого собрания представляют именно иконы Богоматери XV — начала XX веков самой разнообразной иконографии. В коллекции немало художественных сокровищ и раритетов, имеющих особую историческую ценность. Среди них представленная в Иркутске Богоматерь «Шуйская-Смоленская» — самая древняя из сохранившихся святынь такой иконографии.

Формирование коллекции иконописи ГИМа началось в конце XIX века. Иконы поступали в музей от дарителей - представителей императорской фамилии, антикваров, иконописцев и первых сотрудников музея, приобретались у частных владельцев, поступали из монастырей и епархиальных древлехранилищ. Благодаря этому была собрана уникальная коллекция. По словам Людмилы Тарасенко, сейчас в ГИМе есть идея сделать воссозданную экспозицию икон русских святых, которую, возможно, также покажут в Иркутске.

Выставка «Образ Богоматери» будет работать в краеведческом музее до 25 июня. ■

> Елена ОРЛОВА Фото Ларисы ФЕДОРОВОЙ

#### В КАРТИНКАХ

#### Святые Константин и Елена

3 июня — День памяти святых царя Константина и его матери царицы Елены. В православной церкви великие мать и сын прославлены как равноапостольные — столь значим их подвиг проповеди Евангелия и обращения в веру народов. Константин родился в сербском городе Ниш, в 272 году. Елена — в Дрепане (Малая Азия), впоследствии переименованном в честь нее в Еленополис. Год рождения самой Елены точно не установлен...







2. Когда Константину был 21 год, его отец развелся с Еленой, чтобы жениться на дочери императора. Он стал цезарем провинции Галлия.

В 306 году, после его смерти, Константин стал императором этой провинции.



3. В 312 году Константин вступил в борьбу за власть с узурпатором Максенцием. Накануне решающей битвы он увидел сон: ему необходимо начертать изображение христианского креста на стягах, и тогда он одержит победу («и сим победиши»). Так и вышло. Константин стал императором западной части Римской империи. Полностью объединить земли ему удалось в 321 году.



4. В 313 году в Милане на свадьбе своей сестры уверовавший во Христа Константин огласил эдикт, которым легализовал христианство на территории Римской империи. В качестве почетного гостя на пир был приглашен и император Диоклетиан, ярый гонитель христиан. Впрочем, он не приехал.



ские изыскания, обнаружив Крест Госпопутешествия ей было около 80 лет.



5. Святая Елена стала христианкой в 60 лет. 6. В 325 году Константин созвал Первый вселенский В 326 году она совершила паломничество в собор, где был сформулирован Символ веры христиан. тал принять крещение в Иор-Иерусалим, где предприняла археологиче- На этом соборе император лично приветствовал исповедников веры, пострадавших в годы гонений, целуя их день, гвозди и табличку с надписью «Иисус раны. В 320 году он перенес столицу Римской империи Назорей, Царь Иудейский». На момент этого в новый город — Константинополь, который впослед- он в 337 году. Точная дата ствии стал центром Восточной империи — Византии.



7. Константин всю жизнь мечдане, но крестился незадолго до смерти в своей резиденции близ Константинополя. Умер

#### истории, мысли

Святитель Иннокентий Иркутский, первый епископ Восточной Сибири, очень любил делать все своими руками. Часами мог возиться в огороде, а когда жил в монастыре – помогал рыбакам. Но одним из самых главных своих дел владыка считал просвещение местного народа. Для бурятских

детей он организовал школу, где они учились грамоте и Закону Божиему. Но с наступлением зимы дети вдруг перестали посещать занятия. Оказалось, что им просто

нечего обуть: зимней обуви у них не было, а дорога до школы была неблизкая. Узнав об этом, епископ Иннокентий отправился в лавку, продал свои рыболовные сети, которые сам же сплел, и одну написанную им икону. На вырученные деньги он купил несколько метров кожи и толстого стеганого войлока на тридцать пар гутул - войлочных сапог. Семь ночей он шил толстой иглой, похожей на крючок, обувь для бедных бурятских мальчишек. Через неделю обновка была готова. Епископ Иннокентий раздал счастливым детям новенькие гутулы, и они снова стали ходить в школу. ■

Я принимаю мир не как оптимист, а как патриот. Мир — не пансион в Брайтоне, откуда мы можем уехать, если он нам не нравится. Он — наша фамильная крепость с флагом на башне, и чем хуже в нем



#### ТОЛКОВЫЙ СЛОВАРЬ

#### Символ веры



Юрий Пущаев, кандидат философских наук, обозреватель журнала «Фома»



Фрагмент иконы. XVII в.

Очень интересна этимология слова «символ». В древнегреческом языке  $\tau \acute{o} \sigma \acute{v} \mu \beta o \lambda o v$  (symbolon) значило «знак», «сигнал», «признак», «примета». Это «гнездо» похожих значений образовалось оттого, что первоначально  $\sigma \acute{v}\mu \beta o \lambda \alpha$  назывались у древних греков разломанные половинки одной пластинки, которые подходили друг другу по линии разлома при их соединении. Так «символически», например, узнавали друг друга члены двух заключивших между собой дружеские союзы гостеприимства семейств из разных древнегреческих полисов, античных городов-государств. Пришелец показывал свою половинку хозяину, тот доставал свою, их складывали вместе – и пришедшего принимали как дорогого гостя. Как писал С. С. Аверинцев, в античности «по символу опознают и понимают друг друга «свои».

Слово  $\tau \dot{o} \ \sigma \dot{v} \mu \beta o \lambda o v$  в свою очередь было образовано от глагола  $\sigma v \mu \beta \acute{a} \lambda \lambda \omega$  (symballō), что значит «соединять», «встречать», «сталкиваться», «присоединять», «добавлять» и др. То есть получается, что символ - это то, что сводит вместе, соединяет в единство разные части одного и того же целого.

При этом символ как половинка единого целого вовсе не обязательно должна в точности походить на другую половинку. Они части единого целого, но могут порой очень сильно отличаться друг от друга. Главное, что они могут дополнить друг друга до необходимого единства - в своей непохожести и даже противоположности. Так, в каком-то смысле мужчина и женщина – это символы друг друга, которые восполняют друг друга («едина плоть») именно своей непохожестью. Кстати, филологи считают, что этимологически русское слово «пол» образовано от слова «половина».

Неслучайно также краткое и точное изложение основ христианской веры, принятое на Первом и Втором Вселенских соборах, которое должен знать наизусть любой верующий, называется Символом веры. Символ веры в Русской церкви поется на каждой литургии всеми собравшимися в храме.

Слово «символ» тут употребляется, во-первых, потому, что это исповедание содержит в себе и соединяет вместе все основные истины Церкви, необходимые для спасения человека от духовной смерти и обретения им вечной жизни. И, во-вторых, Символ веры говорит о высшей реальности, которая парадоксальна и заведомо превышает способности нашего разума. Как так — Бог един в трех Лицах? Или Христос — одновременно Бог и человек? Говорить об этом можно только символически - в том смысле, что тут изображается неизобразимое в наших привычных категориях. Іо, о чем говорит Символ веры — это выс шая, символическая реальность, которая совсем другая, чем наш окружающий мир и наши слова, которыми мы привыкли этот мир отображать и описывать.

Конечно, категория «символа» очень важна не только для богословия и религиозной философии, но и для эстетики, и для философии языка. Например, отличительная черта художественного символа - неразрывность смысла символа и его художественной формы, того, в чем он выражен. Этим он отличается от аллегории, которую всегда можно расшифровать в виде абстрактного поучения. Смысл же символа словно просвечивает через образ, но он многозначен, не поддается истолкованию в виде какой-то отвлеченной формулы, и для своего понимания, как писал С. С. Аверинцев, символ требует вхождения, вживания в себя.

#### ОТВЕТ СВЯЩЕННИКА

#### Грех ли повышать голос в споре?

«Можно ли христианину повышать голос? Или все вопросы надо решать спокойно, вообще не сердясь? А если это конфликт?»

Екатерина



протоиерей Игорь Фомин, святого Александра Невского при МГИМО



Внешняя эмоциональность очень много значит для человека. И для нас лично, и для ближних, с которыми мы общаемся. Иногда, повысив голос, ты хочешь оскорбить человека, а иногда — отрезвить, помочь ему. Здесь каждый должен смотреть по внешним обстоятельствам: что полезно в данный момент?

Чего делать точно не стоит — так это гневаться. Гнев, раздражение сердца и, как следствие, повышенные тона в разговоре - враги христианина. Если ты чувствуешь гнев в сердце по отношению к собеседнику, то лучше вообще закруглить разговор и на какое-то время исчезнуть из поля зрения этого человека и постараться прийти в нормальное, здоровое духовное состояние. Чтобы твои суждения не были примитивными, предвзятыми, ранящими ближнего только из-за твоего дурного настроения.